**САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ**

**АННОТАЦИЯ**

**магистерской диссертации**

**студента магистратуры**

**по программе «Теория и история государства и права, история**

**правовых учений»**

**ФИО: Пугачев Валерий Владимирович**

Тема диссертации: **Исламская политико-правовая мысль последней четверти XX века: критический анализ**

**Цель и задачи исследования:**

**Цель:**

Исследование специфики и особенностей важнейших политико-правовых концепций и принципов, выработанных исламской общественно-политической мыслью в последней четверти XX в; анализ роли и значения ханбалитской политико-правовой доктрины в исламской политико-правовой мысли конца XX в.

**Задачи:**

1.Анализ истории возникновения и специфических особенностей теории «*хакимиййи*»;

2.Исследование шариатско-правового регулирования *такфира* в классическом шариате и на современном этапе развития мусульманского права и исламской политико-правовой мысли;

3.Исследование роли и места классического ваххабитского принципа *аль-уаля уа ль-бара* в исламской политико-правовой мысли последней четверти XX века;

4.Изучение особенностей развития шариатского доктринального принципа «джихад-*фард айн*» в последней четверти XX в.

**Выводы, сделанные по результатам исследования:**

1.Исламская политико-правовая мысль последней четверти XX в. формировалась под сильнейшим влиянием политико-правовых воззрений классических средневековых юристов, принадлежащих с ханбалитской правовой школе суннитского ислама, а также основоположников ваххабитской правовой школы. Все ключевые политико-правовые теории и принципы, возникшие в последней четверти XX в., и, в частности, концепция «*хакимиййи* Аллаха», принципы «*такфира*» и «*аль-уаля уа ль-бара*», а также современная правовая регламентация джихада, несут на себе явный отпечаток политико-правовых воззрений средневековых ханбалитских юристов Таки ад-Дина б. Таймиййи (1263-1314) и его ученика Ибн Каййима аль-Джаузиййи (1292-1350). Несмотря на декларируемый отказ представителей важнейших направлений в исламе конца XX в. от доктринальных установок четырех классических суннитских *мазхабов*, современная исламская общественно-политическая мысль пошла по пути «ханбализации» суннитского права.

2.Укорененность современной исламской политико-правовой мысли в ханбалитской правовой доктрине и влияние саудовского ваххабизма обусловили отказ от господствовавшей на протяжении столетий и освященной классическим мусульманским правом идеи о недопустимости вооруженного выступления против верховной власти, формально не соответствующей шариатско-правовым критериям, определяющим ее легитимность. Окончательно разработанная А.Аззамом в начале 1980-х гг. под влиянием политико-правовых воззрений С.Кутба и А.А.Маудуди теория *хакимиййи* является доктринальным нововведением, не соответствующим положениям классической доктрины мусульманского права.

 3.Важной особенностью исламских политико-правовых учений конца XX в. о сущности верховной власти является переосмысление классических принципов и концепций, выработанных ваххабитскими юристами недждийской школы (середина XIX в.) и относящихся к правовой регламентации исламского ритуала, и механическое перенесение этих принципов в политическую плоскость. Так, специально-ваххабитский ритуальный принцип *аль-уала уа ль-бара* трансформируется в политико-правовой принцип, обосновывающий дозволительность *такфира*.

4. Несмотря на проповедуемый саляфизмом отказ от *таклида* и непризнание таких источников мусульманского права, таких как *иджма*, *кыяс* или *истихсан*, саляфитская доктрина не отказалась от избирательного заимствования источников права, выработанных в рамках четырех классических правовых школ. Более того, именно благодаря обращению к источнику права *ан-насих уа ль-мансух* в конце 1970-х гг. в исламской правовой доктрине закрепилось представление об абсолютном приоритете так называемого «аята меча» над всеми мекканскими и мединскими аятами, на которых основывается шариатско-правовая регламентация священной войны.

5. Наибольшую дискуссионность в исламской политико-правовой мысли последней четверти XX в. приобретает вопрос о классификации видов джихада в зависимости от степени его обязательности, а также вопрос о легитимном политическом руководстве в священной войне. Разработанная в середине 1980-х гг. концепция, известная в арабской юридической литературе как «джихад-*фард айн*», в настоящее время окончательно воспринята умеренными саляфитами, но не получила значительного распространения среди представителей экстремистских направлений ислама.